BAB |

PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang

Lingkungan fisik memiliki pengaruh yang penting terhadap kesejahteraan
psikologis individu. Dalam konteks ini, masjid sebagai tempat ibadah umat Muslim
bukan hanya berfungsi sebagai tempat spiritual, tetapi juga sebagai lingkungan fisik
yang dapat memberikan efek restoratif. Efek restoratif merujuk pada kemampuan
suatu lingkungan untuk membantu individu memulihkan kapasitas perhatian yang
terkuras, mengurangi stres, dan memfasilitasi proses pemulihan mental (Hartig &
Mang, 1991).

Untuk memahami lebih dalam tentang efek restoratif masjid, penting bagi umat
muslim untuk menengok kembali sejarah perkembangan masjid sejak zaman
Rasulullah SAW. Sejak awal kemunculannya, masjid telah menjadi pusat
kehidupan umat Islam, bukan hanya sebagai tempat untuk melaksanakan ibadah
shalat, tetapi juga sebagai tempat berkumpulnya masyarakat untuk belajar
berdiskusi, dan memperkuat ikatan sosial. Masjid Nabawi di Madinah, yang
dibangun oleh Rasulullah SAW setelah hijrah dari Mekah, menjadi contoh pertama
dari peran multifungsi sebuah masjid. Masjid ini tidak hanya digunakan untuk
shalat berjamaah, tetapi juga sebagai pusat pendidikan, pemerintahan, dan kegiatan
sosial lainnya (Putra & Rumondor, 2019).

Desain dan fungsi masjid yang dipandang inklusif dapat mencerminkan konsep
Islam yang holistik, di mana spiritualitas, pendidikan, dan kehidupan sosial berjalan
beriringan (Putra & Rumondor, 2019). Misalnya, di Masjid Nabawi, selain tempat
untuk shalat, terdapat pula tempat untuk para sahabat mempelajari ajaran Islam
secara mendalam, serta ruang bagi Rasulullah SAW untuk mengadakan pertemuan
dan musyawarah dengan para sahabat. Hal ini menunjukkan bahwa sejak awal,
masjid sudah memiliki dimensi restoratif, di mana individu tidak hanya datang

untuk beribadah tetapi juga untuk mendapatkan pencerahan dan dukungan sosial,



yang semuanya berkontribusi pada pemulihan mental dan kesejahteraan psikologis
mereka.

Rasulullah SAW mengajarkan bahwa masjid harus menjadi tempat yang
nyaman dan bersih, serta terbuka bagi semua orang yang ingin mendekatkan diri
kepada Allah. Ini ditegaskan dalam hadits dari Abu Hurairah yang diriwayatkan
oleh Muslim, di mana Rasulullah SAW bersabda,

Ll U )l it

Artinya: "Tempat yang paling dicintai oleh Allah adalah masjid-masjid-Nya"
(HR. Muslim dalam (Miswanto, 2021).

Prinsip-prinsip ini tidak hanya memberikan dampak spiritual tetapi juga
psikologis, di mana masjid memberikan ketenangan, kedamaian, dan kesempatan
untuk pulih dari tekanan hidup sehari-hari.

Dalam perkembangan tata bangunan di beberapa kota besar di Indonesia,
banyak terdapat dibangun mushola dan masjid yang bercampur dengan gedung-
gedung besar, seperti perkantoran, pertokoan, pasar, terminal bahkan sampai di
tempat-tempat hiburan, yang semakin hari semakin padat dan sempit, sehingga
berkurangnya ruang hijau di daerah DKI Jakarta. Salah satu faktor yang membuat
orang betah untuk berkunjung ke suatu tempat adalah kenyamanan pada sarana dan
prasarana yang disediakan, sehingga bagaimana masjid-masjid yang ada di Jakarta
Pusat dapat memberikan kenyamanan dan ketenangan bagi jama’ahnya. Fasilitas
umum yang menunjang bagi umat Islam meliputi pembagian area masjid. Pada
umumnya masjid merupakan sarana ibadah umat muslim yang dapat menampung
jama’ah dalam jumlah lebih banyak dengan tujuan dapat lebih mendekatkan diri
kepada sang khalig (Allah SWT).

Kaplan dan Kaplan dalam teori Attention Restoration Theory (ART)
mengidentifikasi empat dimensi yang diperlukan untuk suatu lingkungan agar
memiliki sifat restoratif, yaitu: being away, fascination, extent, dan compatibility.
Being away mengacu pada kemampuan lingkungan untuk membawa individu
menjauh dari rutinitas atau tekanan sehari-hari. fascination merujuk pada
kemampuan lingkungan untuk menarik perhatian tanpa perlu usaha/tenaga, extent

menggambarkan kompleksitas dan koherensi lingkungan yang memberikan



pengalaman menyeluruh dan compatibility berhubungan dengan keselarasan antara
kebutuhan individu dengan fitur lingkungan (Kaplan, 1995).

Masjid Al Fauz di Jakarta Pusat merupakan salah satu masjid yang memiliki
arsitektur dan tata lingkungan yang khas. Masjid Al-Fauz dipilih sebagai objek
penelitian karena memiliki karakteristik unik yang membedakannya dari masjid
lainnya.

Masjid Al-Fauz terletak di kawasan yang strategis di Jakarta Pusat, sebuah
lokasi yang menjadi pusat aktivitas bisnis, pemerintahan, dan perkantoran. Dengan
posisinya yang berada di tengah di tengah kesibukan yang dialami masyarakat dan
pekerja sekitar setiap hari, masjid ini menjadi tempat yang mudah diakses oleh
masyarakat dari berbagai kalangan, terutama para pekerja dan penduduk sekitar
yang membutuhkan tempat untuk sejenak melepaskan diri dari tekanan kehidupan
sehari-hari. Selain itu, Masjid Al-Fauz sering dikunjungi oleh beragam lapisan
masyarakat yang mencari ketenangan di tengah rutinitas kota yang sibuk. Keunikan
inilah yang membuat Masjid Al-Fauz menarik untuk diteliti dalam konteks efek
restoratif, untuk memahami bagaimana dimensi-dimensi desain dan lingkungan
masjid ini dapat memberikan pengalaman yang menenangkan dan memulihkan bagi
jamaahnya.

Arsitektur masjid tidak hanya mencerminkan identitas budaya dan agama, tetapi
juga memainkan peran penting dalam menciptakan suasana yang mendukung
ketenangan dan refleksi spiritual bagi jamaah (Sururi, 2014). Berbagai elemen
arsitektur seperti tata letak ruang, penggunaan cahaya alami, ventilasi, dan elemen
visual lainnya, diharapkan dapat memberikan kontribusi pada pengalaman
restoratif bagi jamaah yang beribadah di masjid tersebut.

Pada Penelitian yang dilakukan oleh Nurhafifi dkk. (Sebagaimana dikutip
dalam Setyawan dkk., 2017), dapat diasumsikan bahwa seperti rumah ibadah pada
umumnya, masjid juga dapat menjadi tempat restoratif bagi semua pengunjungnya.
Sedangkan penelitian yang dilakukan Faehnle dkk., (2014) menurutnya setiap
individu biasanya memiliki pengalaman restorasi yang berbeda, sehingga
perbedaan tata lingkungan seperti tata letak, pembagian ruangan, dan lokasi tempat
dapat memberikan efek restorasi yang berbeda.



Penelitian ini penting dilakukan untuk mengidentifikasi fitur-fitur arsitektur

dan lingkungan di Masjid Al-Fauz yang dipersepsi oleh jamaah memberikan

efek restoratif, dan bagaimana fitur-fitur tersebut berkontribusi terhadap

pengalaman restoratif berdasarkan dimensi-dimensi dalam ART. Hasil

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada pengembangan

desain masjid yang tidak hanya estetis tetapi juga fungsional dalam mendukung

kesejahteraan psikologis jamaah (Jiang, 2018).

1.2 Pertanyaan Penelitian

1.

Fitur arsitektur dan lingkungan masjid apa saja yang dipersepsi oleh jamaah
berkontribusi pada pengalaman restoratif mereka?

Bagaimana fitur arsitektur dan lingkungan masjid memberikan efek
restoratif bagi jamaah, terutama pada dimensi being away, fascination,
compatibility dan extent?

Bagaimana pandangan Islam mengenai efek restoratif pada Masjid Al-Fauz

yang di persepsi oleh jama’ah?

1.3 Tujuan Penelitian

1.

Mengidentifikasi fitur-fitur arsitektur dan lingkungan masjid yang
dipersepsi oleh jamaah memiliki efek restoratif.

Menganalisa bagaimana fitur-fitur arsitektur dan lingkungan masjid
tersebut dapat memberikan pengalaman restoratif bagi jamaah.

Untuk mengetahui pandangan Islam mengenai efek restoratif pada Masjid

Al-Fauz yang dipersepsi oleh jama’ah.



1.4 Manfaat Penelitian
1.4.1 Manfaat Teoritis
1. Penelitian ini akan memperdalam pemahaman tentang bagaimana
pengalaman restoratif terjadi dalam konteks religious, khususnya di
lingkungan masjid,
2. Penelitian ini akan memperkuat hubungan antara desain arsitektur dan
lingkungan dengan aspek psikologis manusia, khususnya dalam
menciptakan ruang yang mendukung ketenangan, refleksi diri, dan koneksi

spiritual

1.4.2 Manfaat Praktis

1. Hasil penelitian ini dapat memberikan panduan bagi para arsitek dan
perancang masjid dalam menciptakan desain yang tidak hanya estetis, tetapi
juga mendukung pengalaman restoratif jamaah.

2. Dengan memahami fitur-fitur yang mendukung restorasi, masjid dapat
dioptimalkan fungsinya tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga
sebagai ruang bagi jamaah untuk memulihkan diri dari stres dan
menemukan ketenangan.

3. Dengan menciptakan lingkungan masjid yang restoratif, diharapkan dapat
berkontribusi pada peningkatan kesejahteraan psikologis dan spiritual

jamaah.



